# הקדמה לשבת הארץ

השמיטה והיובל -פסגת הקשר שבין האומה וארצה

עם ביאור והרחבות מאת **הרב חיים דרוקמן** 



אור עציון ספרי איכות תורניים המכון התורני ע"ש ר' יצחק וחנה סטרולוביץ'

# תוכן העניינים

| 11                                       | פתיחת ה    |
|------------------------------------------|------------|
| ַהַפֶּפֶר שַׁבַּת הָאָרֶץ                | הַקְדְּמַת |
| הרחבות                                   | ביאור ו    |
| - הקשר המיוחד שבין האומה והארץ           | - שער א    |
| ומי כעמך ישראל גוי אחד בארץ              | R          |
| השמיטה – גילוי הקשר שבין ישראל לארצו 60  | ב          |
| 64 ישראל וא־לוהי הארץ                    | ړ          |
| ישראל – כלל האדם, והאומות – פרטיו 70     | ٦          |
| השמיטה והיובל – כלל ופרט 78              | ה          |
| קידוש החומר 86                           | 1          |
| 96                                       | τ          |
| חיבור הפרט אל הכלל                       | Π          |
| גילוי המהות הכללית בפרט 113              | v          |
| טבע הנשמה הכללית של כנסת ישראל 120       | ,          |
| הגוף הישראלי                             | יא         |
| הגזע הישראלי – גזענות? 140               | יב         |
| בחירה וסגולה                             | יג         |
| הטוב הא־לוהי הטבוע באומה                 | יד         |
| סגולת ישראל וסדר העולם                   | טו         |
| התגלות הקודש בחיי החול                   | טז         |
| "בא שבת – באה מנוחה"                     | יז         |
| אות השבת                                 | יח         |
| התעלות האומה בשמיטה                      | יט         |
| מוסר א־לוהי ומוסר אנושי                  | ٥          |
| גילוי סגולת האומה והארץ בשבת ובשמיטה 198 | כא         |

| נחלת עולמיםנחלת שולמים                   | כב       |
|------------------------------------------|----------|
| הפעולה ההדדית של העם והארץ               | כג       |
| העלייה משמיטה ליובל                      | כד       |
| ישראל מגלים את רצון־ד' להיטיב לכול 228   | כה       |
| פעולת הבחירה                             | כו       |
| עולם החירות                              | כז       |
| שנת היובל ויום הכיפורים                  | כח       |
| היובל – בנייה ולא מהפכה                  | כט       |
| מירידה שבעבדות – ותיקונה                 | ל        |
| חיבור ישראל לאומות מתוך היובל            | לא       |
| ברכת הארץ לשומרי השמיטה ברכת הארץ לשומרי | לב       |
| - האומה והארץ בגלות ובגאולה              | - שער ב  |
| ירידת ישראל ביושבם בארץ 277              | לג       |
| ירידת הארץ בעקבות ירידת העם              | לד       |
| טומאת החיים הלאומיים של ישראל 285        | י.<br>לה |
| ביים הכואב – וההכרחי                     | לו       |
| תיקון ישראל בגלות                        | י.<br>לז |
| הקשר בין העם והארץ בתקופת הגלות          | לח       |
| אין לך קץ מגולה מזה                      | לט       |
| משמעות השיבה ארצה                        | מ        |
| קמעא־קמעא                                | מא       |
| גאולה חומרית – הפתח לגאולה הרוחנית       | מב       |
| בין חזון למציאות בראשית הגאולה 356       | מג       |
| זכר למצוות השמיטה 362                    | מד       |
| תלמוד מביא לידי מעשה 366                 | מה       |
|                                          | 1 11-    |
| מכירה המכירה                             | מו       |
| היתר המכירה                              |          |
|                                          | מו       |



# הַקְּבָמת הַסֵּבֶר שַבַּת הָאָרֶץ



# הערות למהדורה זו

נוסח ההקדמה לשבת הארץ המובא כאן מבוסס על מהדורת ירושלים תר"ע, שיצאה עוד בחיי הרב, ובהשוואה למהדורת ירושלים תרצ"ז ומהדורת מכון "התורה והארץ" תש"ס.

כדי להקל על הלימוד, ניקדנו את ההקדמה, פיסקנו אותה מחדש כפי הפיסוק הנהוג בימינו וערכנו חלוקה מחודשת שלה לפסקאות. כמו כן, הוספנו במהדורה זו גם ציוני מקורות רבים, רובם בהערות שוליים, ומיעוטם משולבים בסוגריים בטקסט עצמו.

ההקדמה עצמה אינה מחולקת לשערים ופרקים. ציוני הפרקים שנוספו בצידי הפסקאות נועדו להפנות את הלומד לפרקי הספר העוסקים באותן פסקאות.

#### הקדמת הספר שבת הארץ

(רָאשֵׁי פְּרָקִים עַל עֵרֶךְ הַשְּׁמִטָּה וְהַיּוֹבֵל בְּחַיֵּי יִשְׂרָאֵל בִּכְלָל וּבְתָחַיַּת הָאָפָה, הָאָרֶץ וְהַתּוֹרָה, בְּאוֹר־ד׳ חֵי הָעוֹלָמִים)

פרקים א-ג "וּמִי כְעַמְּךְ כְּיִשְׂרָאֵל גּוֹי אֶחָד בָּאָרֶץ" (ש"ב ז, כג)

ייגוֹי אֶחֶד בָּאָרֶץ׳ - וַדַּאי בָּאָרֶץ הֵם גוֹי אֶחָד, עַמַּה אִקְרוּן "גוֹי אֶחָד, עַמַּה אָקְרוּן "גוֹי אָ אֶחֶד, וְלָא אִינוּן בִּלְּחוּדַיְהוּנּ" (זוהר, ח"ג צג, ב)

פרקים ד-ה הַשְּׁמִשָּׁה וְהַיּוֹבֵל בַּזְּמַנִּים מִתְיַחֲסִים זֶה לְזֶה – כְּמוֹ הַחַמְּה הַשְּׁמִנִּים מִתְיַחֲסִים זֶה לְזֶה – כְּמוֹ הַחַמְּה וְהַלְּכָנְה בְּעוֹלְם, וּכְמוֹ יִשְּׂרָאֵל וְהָאָדְם בַּנְּפְּשׁוֹת, יַחַס הַפְּרָט וְהַלְּלָל, שֶׁהֵם, בְּמוּבָנָם הָעַצְמִי הַיּוֹתֵר חֵי וְיוֹתֵר רוּחְנִי, וְהַכְּלָל, וֹכְלָל הַצְּרִיך לַפְּלָל, וּכִלָל הַצְּרִיך לַפְּרָט 1. צְרִיכִים זֶה לָזֵה: פְּרֵט הַצְּרִיךְ לַכְּלַל, וּכִלֶל הַצְּרִיךְ לַפְּרָט 1.

פרק ו

״מִי גוֹי גְּדוֹל אֲשֶׁר לוֹ אֱ־לֹהִים קְרֹבִים אֵלְיו״ (דברים ד, ז).
סְגֻּלְּתָה שֶׁל כְּנֶסֶת יִשְׂרָאֵל הִיא, שֶׁהִיא מִסְתַּכֶּלֶת עֵל הַהְּוְיָה
כָּלְה בָּאַסְפַּקְלַרְיָא הַמְּאִירָה² שֶׁל קֹדֶשׁ. בְּכָל עוֹ חַיֶּיהָ הִיא
מַכֶּרֶת שֶׁהַחַיִּים שָׁוִים הֵם אֶת עֶרְכָּם – רַק בְּאוֹתָה מִדְּה
שָׁהֵם אֱ־לֹהִיִּים, וְחַיִּים שָׁאֵינָם אֱ־לֹהִיִּים – אֵינָם שָׁוִים לְה
מָאוּמָה.

הִיא יוֹדַעַת עוֹד, שֶׁבֶּאֱמֶת אֵין חַיִּים אֶלָּא אֱ־לֹהִיִּים, וְחַיִּים הָיא יוֹדַעַת עוֹד, שֶׁבֶּאֱמֶת אֵין חַיִּים כְּלָל. שָׁאֵינָם אֱ־לֹהִיִּים – אֵינָם חַיִּים כְּלָל.

פרק ז

וְהַיְדִיעָה הַזֹּאת, הַאָּנַחַת בְּעֹמֶק תְּכוּנַת נִשְׁמְתָה, מַטְבַּעַת עָלֶיהָ אֶת חוֹתַם עֶרְכָּה הַמְיִחָד לָה, הַאָּטְבָּע עַל כָּל יָחִיד וְיָחִיד מִיחִידֵיהָ.

פרק ח

פִּי אוֹרוֹ וְיִשְׁעוֹ ³ שֶׁל הַיָּחִיד תְּלוּיִים הֵם בְּמִדַּת יְדִיעָתוֹ אֶת הַתְעַמְּקוּתוֹ וְהִתְבַּלְטוּתוֹ שֶׁל הַחוֹתֶם הַכְּלְלִי הַזֶּה, שֶׁל

- תחילת הספרא, ברייתא דרבי ישמעאל.
  - .2. ראה: סוכה מה, ב; יבמות מט, ב.
    - .3 עפ"י תהלים כז, א.

### הקדמת הספר שבת הארץ

הַכָּרַת עֵרֶךְ הַחַיִּים רַק בֵּא־לֹהִיוּתָם, בְּתוֹךְ עֹמֶק נִשְׁמְתוֹ. ״וְאַתֶּם הַדְּבֵקִים בַּד׳ אֱ־לֹהֵיכֶם חַיִּים כֻּלְּכֶם הַיּוֹם״ (שם שם, ד).

פרק ט

הַחַיִּים, עַל פִּי עֵרֶךְּ הָאֶ־לֹהִיּוּת שֻׁבְּהֶם, אֵינָם מִתְבּלִּים אֶל הַיָּחִיד אֶלָּא בְּאוֹתָהּ מָדָּה שָׁהוּא מִתְאַמֵּץ לִהְיוֹת נִשְׁאָף בְּכָל הַנְיָתוֹ בְּתוֹכִיּוּתָהּ שֶׁל כְּלָלוּת הָאֻמְה, לִהְיוֹת מֻזְהָר מִזֹּהַר נִשְׁמְתָהּ הָעֶלְיוֹנָה, הַחַיָּה וְקַיֶּמֶת בְּהַבָּרַת הַיְּקְר הָאֱ־לֹהִי שֶׁל הַחַיִּים מִתּוֹךְ פִּנִימִיּוּתָהּ הַכִּלְלִית.

פרק י

טֶבַע הַנְּשָׁמָה הַכְּלָלִית שֶׁל כְּנֶסֶת יִשְׂרָאֵל הוּא אֱ־לֹהִיּוּתָה. לֹא בְּחִירְתָה גָּרְמָה לָה אֶת יִתְרוֹנְה הָאֱ־לֹהִי, לֹא מִצַּד מַצֵּשִׂיהָ הַפְּרְטִיִּים, לֹא בְּצִדְקָתָה וְישֶׁר לְבָבָה⁴ בָּאָה אֵל מַצֵּלַתַה.

> פרקים י-יב

תְּכוּנַת גּּזְעָה, הַגּוּפָנִי וְהָרוּחָנִי, עָשְׂתָה לָהּ אֶת חֵילָהּ וְאֶת עַזָּה בֵּא־לֹהִים, אֲשֶׁר לֹא בִּבְחִירָה לְקְחָה אוֹתוֹ, וְלֹא תוּכַל כָּל קַלְקָלָה שֶׁל בְּחִירָה לְאַבְּדוֹ.

פרק

יַשׁ לָה אָמְנָם, לְהַבְּחִירָה, מְבוֹא גָדוֹל בְּכֶל סְגָלָה טִבְעִית: בִּהְיוֹתָה טוֹבָה – תּוֹכַל לְפַנְּקָה, לְעַדְּנָה, לְהוֹצִיאָה לַפּעַל בִּאֹפֵן שָׁלֵם וְחָשׁוּב.

וְכֵן, בִּהְיוֹתָהּ רָעָה וּשְׁפָּלָה – תּוּכַל לְהַחְשִׁיךּ אֶת הַמְּאוֹר שָׁבַּסְגֻלָּה הַטִּבְעִית וּלְעַכֵּר אֶת זָהֶרוֹ, לְטַמְטֵם אֶת הַלֵּב לְבַל יָחוּשׁ אֶת הָעשֶׁר הָרוּחָנִי הַצְּפוּן בְּתוֹךְ חַיֵּי הַנְּשָׁמָה.

אֲבָל לֹא יוּכְלוּ טִמְטוּם הַלֵּב וְהַחְשָׁכַת הַמָּאוֹר לְהִפְּשֵׁך לְעוֹלְם. הַסְּגָלָה הַטִּבְעִית בְּטוּחָה הִיא בְּקִיּוּמְה וּבְהִתְעוֹרְרוּתָה לִתְחִיָּה.

#### .4 עפ״י דברים ט, ה.

### הקדמת הספר שבת הארץ

פרקים יד-טז סְגַלַּת הָאָמָּה – הַטּוֹב הָאֱ־לֹהִי הַטְּבוּצַ בְּקְרְבָּהּ; סֵדֶּר הָעוֹלְם, הַחַיִּים הַיְּשְׁרִים וְהַטּוֹבִים הַמַּתְאִימִים אֶל הַצֶּדֶק וְהִישֶׁר, הַשָּׁקֶט וְהַשַּׁלְוָה, הַחַן וְהָאֹמֶץ הַמְמְלְּאִים בְּהַסְתַּבְּלוּת אֱ־לֹהִית מַקֶּפֶּת, כְּפִי מַה שֻׁהִיא נִמְצֵאת בְּנִשְׁמַת הָאִמְיוֹ הַחֹל יְכוֹלִים לְהוֹצִיאָה מִן הַכֹּחַ אֶל הַפּּצַל.

חַיִּים אֵלֶּה, בִּמְהוּמְתָם הַמַּעֲשִׂית הַתְּכוּפָּה, מַסְתִּירִים הֵם אֶת הַהוֹד הָרוּחָנִי שֶׁל הַנְּשָׁמְה הָאֱ־לֹהִית וּמְעַכְּבִים אֶת הַזְרָחַת אוֹרָהּ הַבְּּהִיר וְהַיִּשְׁר לְתוֹךְ הַמְצִיאוּת הַחִלוֹנִית הַשׁוֹלֶטֶת.

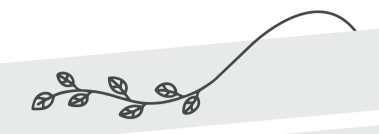
דְּחִיפַת הַגִּדּוּל וְהַהִּשְׁתַּלְמוּת שֶׁל הַחַיִּים צְרִיכָה שֶׁתַּצֵא אֶל הַפּּעַל עַל יְדֵי נְתִינַת רָוַח שֶׁל הַפְּסָקָה וְהִתְנַעֲרוּת מִמְהוּמַת הַחַיִּים הָרְגִילָה.

פרק יז

הַיָּחִיד מִתְנַעֵר מֵחַיֵּי הַחֹל לְפָּרָקִים קְרוֹבִים.

בְּכֶל שַׁבָּת, ״בָּא שַׁבָּת – בָּאָה מְנוּחָה״ (רש״, בראשית ב, ב), מַתְחֶלֶת הַנָּפֶשׁ לְהִשְׁתַחְבֵר מִכְּבֶלֶיהָ הַקְּשִׁה אֲשֶׁר עֻבִּד הָנִיחַ ד׳ לְךְ מֵעֲצְבְּךְ וּמִרְגְזֶךְ וּמִן הָעֲבֹדָה הַקְשָׁה אֲשֶׁר עֻבִּד בְּךְ״ (ישעיהו יד, ג). וּמְבַקּשֶׁת הִיא לְהּ אָז נְתִיבוֹת עֻלְיוֹנוֹת, חֲפָצִים רוּחָנִים, כְּפִי טֶבַע מְקוֹרָה. ״טוֹב לְהֹדוֹת לַד׳ וּלְזַמֵּר לְשִׁמִּךְ עֻלֵי הַבָּלֹן חַסְדֶּךְ נֵאֱמוּנְתְךְ בַּלֵּילוֹת. עֲלֵי לְשָׁמִר בָּבֹקָר חַסְדֶּךְ נֵאֱמוּנְתְךְ בַּלֵּילוֹת. עֲלֵי עָשׁוֹר וַעֲלֵי נְבֶל, עֲלֵי הִגְּיוֹן בְּכִנּוֹר״ (תהלים צב, ב-ד).

פרק יח ״בֵּינִי וּבֵין בְּנֵי יִשְּׂרָאֵל – אוֹת הָוֹא לְעֹלְם״ (שמות לא, יז). יוֹם קָדוֹשׁ, אֲשֶׁר בּוֹ תִּתְנַּלֶּה נְטִיַּת הָאֻמְּה – הַנְּטִיָּה שֶׁל הַחַיִּים הָאֱ־לֹהִיִּים, כְּמוֹ שֶׁהֵם – בִּיחִידֶיהָ, אוֹת הִיא לְאִמְּה,



# ביאור והרחבות





# ומי כעמך כישראל גוי אחד בארץ

״וּמִי כְעַמְּךָ כְּיִשְׂרָאֵל גוֹי אֶחָד בָּאָרֶץ״.

״גוֹי אֶחָד בָּאָרֶץ׳ – וַדַּאי בָּאָרֶץ הֵם גוֹי אֶחָד, עִמַהּ אִקְּרוּן אֵחָד, וָלַא אִינוּן בִּלְחוּדַיִהוּ״.

## א. אחד עם הארץ

בפתיחה להקדמה הביא הרב את הפסוק (ש"ב ז, כג): "וּמִּי כְעַמְּקְּ כְּיִשְּׂרָאֵלֹ, גּוֹי אֶחָד בָּאָרֶץ" ואת דברי הזוהר הקדוש (ח"ג צג, ב) עליו: "וַדַּאי בָּאָרֶץ הֵם גּוֹי אֶחָד, עִמַּה אָקְרוּן אֶחָד, וְלָא אִינוּן בִּּלְחוּדַיְהוּ".

במבט ראשון, תחילת דברי הזוהר אינה מובנת: "גּוֹי אֶחָד בְּאָרֶץ' – ודאי בארץ הם גוי אחד" – מה החידוש בזה? הרי זה בדיוק מה שהפסוק אומר!

אכן, מהמשך הדברים הכוונה מתבארת: "עמה אקרון אחד, ולא אינון בלחודייהו", כלומר: עָם הארץ הם נקראים אחד, ולא כשהם לחוד. עַם ישראל נחשב לגוי אחד רק ביושבו בארץ ישראל. משמעות המילה אחד כאן היא במובן של יחיד ומיוחד. כלומר, הייחוד של עם ישראל יכול להתגלות אך ורק בארץ ישראל.

בחירתו של הרב לפתוח בדברים אלו מגלה שטמונה בהם הנקודה העיקרית שבא הרב ללמדנו בהקדמת ספרו, ועל כן מן הראוי ללומדם לעומקם.

# ב. "לֶדְ לְדֶ" – לעצמיותך ולטובתך

כדי להבין את הקשר המיוחד שבין עם ישראל לארץ ישראל ומדוע ייחודו של עם ישראל יכול להופיע רק בארץ ישראל, עלינו לחזור לתחילת החיבור שבין העם לארץ.

### שער א | הקשר המיוחד שבין האומה והארץ

השורש הראשון ביותר לעם ישראל הוא אברהם, אבינו הראשון. והינה, ההתגלות הא־לוהית הראשונה לאברהם אבינו הייתה בקשר לארץ ישראל (בראשית יב, א): "וַיֹּאמֶר ד' אֶל אַבְּרְם: לֶךְ לְךָּ מֵאַרְצְּדְּ וּמִמּוֹלַדְתְּךָ וּמַבֵּית אָבִיךְ – אֶל הָאָרֶץ אֲשֶׁר אַרְאָדְ". הרי לנו שכבר בשורשם, נקשרו עַם ישראל לארץ ישראל.

מדוע אמר הקדוש ברוך הוא לאברהם אבינו: "לֶךְּ לְּדְּ מֵאַרְצְדְ..." – וכי לא היה די לומר לו: "לך מארצך..."? מה באה המילה "לִדְּ" להוסיף כאן?

רש"י מפרש: "לֶךֶ לְךְּ' – להנאתך ולטובתך, ושם אעשך לגוי גדול, וכאן רש"י מפרש: "לֶךֶ לְךְּ' – להנאתך ועוד, שאודיע טבעך בעולם". הקדוש ברוך הוא אומר לאברהם: לך אל הארץ שאראה לך, והליכה זו היא "לְךָּ" – בשבילך ולטובתך!

המילה "לְּךְּ" באה אפוא לתת טעם לשם מה אברהם צריך ללכת לארץ ישראל. כל מה שנאמר בהמשך הציווי (פס׳ ב-ג): "וְאֶעֶשְׂךְּ לְגוֹי נְּדוֹל יַאַרְ, וֹאֲבֶרֶכְּהְ מַבְּרְכִיּהְ, וֹמְקַלֶּלְּךְּ אָאֹר, וַאֲבְרֶכְה מְבְּרְכִיּה, וֹמְקַלֶּלְךְּ אָאֹר, וְאַבְּרְכִּוֹ בְּךְ כֹּל מִשְׁפְּחֹת הָאָדְמָה" – יכול להתגשם אך ורק בארץ ישראל; רק שם יהיה אברהם לגוי גדול ויזכה לזרע; רק שם יודיע ד' את טבעו בעולם; רק בהיותו שם יתברכו ממנו כל העמים. כדי שכל זה יתממש, אברהם נדרש ללכת, הליכה שכל תכליתה בשבילו, לגלות את ייחודו בעולם.

רבי משה אלשיך מבאר אחרת את לשון הפסוק. לשיטתו, המילה "לְדְּ" אינה סיבה בשביל מה ללכת – אלא מורה לאברהם לאן עליו ללכת.

הקדוש ברוך הוא אומר לאברהם שכל זמן שהוא אינו גר בארץ המיועדת לו, יש בו חיסרון גדול: "כי בהיותך בחוץ לארץ – אינך דבק עם שורשך, ואינך בעצם שלם – כי אם כאילו נפרד קצתך מקצתך, כי נפרד אתה מעיקרך ושורשך".

אברהם נדרש לצאת לדרך ולחפש את עצמו: "אך בלכתך אל הארץ, אתה כהולך ומתחבר אל עצמך ושורשך". על פי זה, האלשיך מסביר את לשון הכתוב: "לֶךְּ לִדְּ" – "כִּי לֹךְ ולעצמך אתה הולך!".

לעצמך! "לְדְּ!", לאן? – "לְדְּ!", לעצמך! לעצמך! הקדוש ברוך הוא אומר לאברהם: "לֶדְּ!", לאור שלך! רק שם, באותה ארץ שאראך, תמצא את התחבר לשורש שלך! הקשה הרוחנית שלך.

#### אן ומי כעמך כישראל גוי אחד בארץ

לדעת רש"י, המילה: "לְּךְּ" מסבירה לאברהם לשם מה עליו ללכת, ולדעת האלשיך היא אומרת לו לאן עליו ללכת. ושני הפירושים משלימים זה את זה. ד' אומר לאברהם: לך לך להנאתך ולטובתך! ומדוע הליכה זו לטובתך? – כי שם תוכל להתחבר אל השורש הרוחני שלך! רק שם תתחבר עם המהות האמיתית שלך – ולכן ההליכה לשם היא לטובתך!

בחוץ לארץ – "אי אתה זוכה לבנים", לא תוכל להניב פרי, וטבעך האמיתי לא יוכל להתגלות בעולם – כי אין זה מקומך, ולכן אינך שלם. רק בארץ אשר אראך תוכל להיות גוי גדול. כאשר תתחבר לעצמך – תוכל להיות אתה באמת ולמלא את ייעודך בעולם!

זה היסוד לקשר הרוחני העמוק שבין עם ישראל לארץ ישראל.

## ג. ארץ ישראל מגדלתם

בפרשת בחקתי (ויקרא, כו) הקדוש ברוך הוא מפרט מהו השכר שיזכו לו ישראל אם ילכו בדרכיו ומהם העונשים שיבואו עליהם אם יחטאו.

רשימת הקללות העלולות לבוא עליהם במקרה שיחטאו מסתיימת בגלות ישראל מעל אדמתם (פס׳ מא): ״וְהֵבֵאתִי אֹתָם בְּאֶרֶץ אֹיְבֵיהֶם״. אכן, הקדוש ברוך הוא מבטיח לישראל שגם בגלותם לא ישכח אותם (פס׳ מב): ״וְזָכַרְתִּי אֶת בְּרִיתִי יַעֲקוֹב וְאַף אֶת בְּרִיתִי יִצְחָק וְאַף אֶת בְּרִיתִי אֵבְרָהָם אֶזְכֹּר וְהָאֶרֶץ אֶזְכֹּר״.

הקדוש ברוך הוא מבטיח שיזכור את שלושת האבות ואת הארץ. זיכרון שלושת האבות מובן, אך מהי משמעות זכירת הארץ? ומדוע היא נזכרת עם שלושת האבות?

המדרש (ויקרא רבה לו, ה) מביא את רבי שמעון בן לקיש, העונה על שאלה זו באמצעות משל על מלך שהיו לו שלושה בנים ומינה שפחה אחת לגדל אותם. כל זמן שהיה המלך שואל בשלום בניו, ביקש לשאול גם בשלום השפחה. והנמשל: כל זמן שהקדוש ברוך הוא מזכיר את האבות, הוא מזכיר את הארץ עימהם.

ממשל זה אפשר להבין שהקדוש ברוך הוא זוכר בייחוד את האבות, ודרך אגב מזכיר גם את זכות הארץ. כמו שבשעה שהמלך שואל בשלום בניו, הוא נזכר גם במטפלת, ובדרך אגב שואל בשלומה – כך הקדוש ברוך הוא "נזכר" אגב האבות בזכות הארץ.

אולם, אם נדייק בלשון הפסוק נראה שלא כך הדבר. אילו התורה הייתה אומרת: "וזכרתי את בריתי יעקוב", ואחר כך מוסיפה: "ואזכור הארץ" – היה מובן שהארץ נזכרת אגב זכירת האבות. אך התורה משתמשת באותה הלשון הן כלפי האבות הן כלפי הארץ: "וְאַף אֶת בְּרִיתִי אַבְּרָהָם אֶזְכֹּר... וְהָאָרֶץ אֶזְכֹּר". משמע שכשם שהקדוש ברוך הוא זוכר את האבות – כך הוא זוכר את הארץ, וזו אינה זכירה אגבית.

המהר"ל (דרך חיים ה, ט) לומד מדיוק זה את המשמעות העמוקה בדברי חז"ל.

במשל, כל גדולתם של הבנים תלויה בשפחה שגידלה אותם, אילולא היא, הם לא היו גדלים להיות מי שהם. המלך אינו זוכר את השפחה אגב זכירת הבנים, אלא מכיר שכל ההתפתחות שלהם תלויה בשפחה המטפלת ומגדלת אותם. משום כך, כשהמלך נזכר בבנים, הוא אינו יכול שלא להיזכר במי שמגדלת אותם, בשפחה, ההכרחית כל כך להתפתחותם.

ובנמשל: ארץ ישראל היא שגידלה את האבות, ולכן כל מדרגתם ומעלתם של האבות תלויה בה. אילולא הייתה הארץ מגדלת אותם, לא היו האבות מגיעים למעלות הנפלאות שלהם ולא היו יכולים להיות מי שהם!

האבות הם תמציתה של האומה הישראלית, ועַם ישראל לדורותיו הוא המשך הגילוי של האבות בעולם. על כן, כפי שייחודם של האבות היה יכול להתגלות אך ורק בארץ – כך כל המעלות של הבנים, של עם ישראל, יכולות להופיע בשלמותו אך ורק בארץ ישראל.

## ד. בחירה אילוהית וחביבות אילוהית

ביטוי מיוחד להתאמה המהותית שבין עם ישראל לארץ ישראל אנו מוצאים בדברי רבי שמעון בר יוחאי במדרש (ויקרא רבה יג, ב), על הפסוק (חבקוק ג, ו): "עֻמַד וַיְמֹדֶד אֶרֶץ, רְאָה וַיַּתֵּר גוֹיִם", ואלו דבריו: "מדד הקדוש ברוך הוא כל הארצות ולא מצא ארץ שראויה לינתן לישראל – אלא ארץ ישראל".